Okumenischer Forderkreis fiir Kultur und Spiritualitit e.V.
Prasident der Akademie St. Paul

Prof. Dr. phil., Dr. theol. Paul Imhof

Am Katztore 14, 31139 Hildesheim

Biiro: Tel. 05121-1772472

Email: imhof.uni@gmail.com
AKADEMIE ST PAUL www.akademie-st-paul.com

Keltenbrief 2023 20. Oktober 2023

Liebe Mitglieder der Akademie St. Paul,
liebe Freunde der ASP, liebe Seminarteilnehmer/innen,

Die christozentrische Spiritualitat der Kelten ist immer und uberall praktizierbar. Denn
»Gastfreundschaft” und ,Zugehdérigkeit” lassen sich unabhangig von politischen Konstellationen
praktizieren. Die ist ein Trost vor allem fir die 30 Personen, die mit der Akademie St. Paul ab 19.
Oktober 2023 ins Heilige Land pilgern wollten. Das himmlische Jerusalem mdge sich nun in den
deutschen Landen auf alle herabsenken (vgl. Gal 4,26; Offb 21,2-4).

Unsere Studien- und Pilgerreise ins irdische Jerusalem musste aus militarischen Griinden abgesagt
werden. Dennoch steht der Zionsberg, auf dem der eine ewige Gott angebetet wird, existiert die
Stadt, in der Jesus Christus gelebt und gelehrt hat, gestorben und auferstanden ist und auch der Neue
Zion blieb erhalten, auf dem der Geist Gottes und der Geist Jesu Christi eine pfingstliche
Wirkungsgeschichte begonnen haben. Der HI. Geist gielst weiter aus dem Fillhorn der Gnade seine
Charismen aus.

Die Freundschaft mit unseren jludischen und palastinensischen Gastgebern und Gasten ist
unverbrichlich. Irgendwann werden wir uns wieder besuchen kénnen. Die Reise nach Innen im Geist
und in die Tiefen und Hohen der goéttlichen Wirklichkeit geht weiter. In diesem Kontext hdangen wir
am Ende dieses Briefes einen Text an. Der Keltenbrief versucht christozentrisch zu entfalten, wie das
keltische Erbe im Wirkfeld des Evangeliums integrierbar ist.

Noch ist es u friih, einen neuen Reisetermin auszuschreiben. Aber die Reise in das Jerusalem der
Agiis, zur Insel Patmos also, und zu den sieben kleinasiatischen Christengemeinden ist weiterhin im
Programm der Akademie St. Paul. Sie findet vom Mittwoch den 15. bis Sonntag den 26. Mai 2024
statt. Die Reiseleitung haben Paul Imhof und Ahmet Kolsal ibernommen, die seit Jahrzehnten auf
dieser Route unterwegs sind. Zur Vorbereitung wird die Trilogie ,Das ewige Evangelium®, ein
bebildeter Kommentar zur Johannesoffenbarung, allen Reiseteilnehmern zugestellt.

Wir wiinschen in kriegerischen Zeiten zumindest den inneren Frieden. Daher ein meditativer Anhang.

Herzlich, Paul Imhof, Hagen Faust, Michael Gmelin, Hans-Joachim Tambour, Peter Maria Bajorat

VOLKSBANK SUDHEIDE
IBAN DE90 2579 1635 0071 4984 00 BIC GENODEF1HMN
Finanzamt Bonn-AuR3enstadt Steuer Nr. 208 5850/1068 Vbz 11



Im Kernland der Druiden

Zur Wirkungsgeschichte des Evangeliums

Sakralarchitektonisch gesehen ist das Kernland der Druiden ein heiliger Eichenhain (kelt.-ir. daur, dt. Eiche). In
den Viereckschanzen der Kelten vollzogen die Eichenkundigen ihre Riten. Zu dem Abschneiden der Mistel mit
einer goldenen Sichel, so Plinius d. A. gehdrte das damit verbundene Wissen. Die Schmarotzerpflanze eignet
sich um den Blutdruck zu senken und wirkt schmerzmindernd bei Krebsgeschwiiren. Im Drunemeton trafen
sich die Reprdsentanten der keltischen Stamme. , Ein Nemeton war im keltischen Frankreich wie auch in
Britannien jener umfriedete, heilige Platz, der etwa dem <<temenos>>, der Urform des griechischen Tempels,
entsprach. Dort wurde den Goéttern geopfert, dort regierten Priester. Schwieriger war es herauszufinden, was
die Vorsilbe Dru bedeutet. Schon Plinius hat sich mit dieser Frage beschaftigt. SchlieRlich schlug er vor, man
solle einfach annehmen, dass sie sich von <<drus>>, dem griechischen Namen der Eiche, herleite” (Gerhard
Herm, Die Kelten. Das Volk, das aus dem Dunkeln kam, Reinbek 1977, 59-60). In Kleinasien lebten die Galater,
keltische Stamme. ,,Jeder der drei Stamme, die in Anatolien heimisch geworden waren, bevolkerte, wie Strabo
berichtet, eine eigene Provinz. Die Tokmer salRen im Ostteil Galatiens, die Tolistoager im Westen, die
Tektosagen im Zentrum“ (G. Herm, 59).

An die Galater schrieb der Apostel Paulus von Ephesus aus seinen beriihmten Brief. Hier wirkte Johannes des
Theologe, bevor er auf die Insel Patmos verbannt wurde. An ihn erging die Offenbarung Jesu Christi (vgl. Offb
1,1). Sie endet mit dem Segenswunsch ,Amen - ja komm Herr Jesu” (Offb 22,20b). In christlicher Spiritualitat
kehrt Christus aus dem ewigen Leben wieder und seine Glaubigen warten auf seine erneute Ankunft in
himmlischer Gestalt. Sein Geist wirkt schon jetzt. Die Grenzen zur keltischen Spiritualitat scheinen flieRend. In
ihr ist der Tod nur eine kurze Unterbrechung im Kreislauf des unendlichen, wiederkehrenden Lebens. Die
Metaebene nennt man das ewige Leben.

Der griechische Gotterhimmel ist eine geniale Gestaltpsychologie, der romische Gétterhimmel eine imperiale
Energielehre, der keltische Gotterhimmel ein systemisches Konzept fir das eigene Selbstverstdandnis. ,Die
Kelten betrachten sich als Nachfahren ihrer Gotter”, so Ralph Hauptmann (Herrscher der Eisenzeit. Die Kelten
- Auf den Spuren einer geheimnisvollen Kultur, Hamburg 2023, 146). Systemisch gesehen gehoért es zum
keltischen Erbe beziiglich der Vergangenheit riicksichts-voll und nach-sichtig zu sein. Und was die Gegenwart
betrifft verstandnis-voll und ein-sichtig. Beziiglich der Zukunft heil3t die Perspektive hoffnungs-voll und vor-
sichtig.

Theologie und Religion

Wendet man logische GesetzmaRigkeiten an, dann ergibt sich eine vierfache Perspektive in der Welt. Zunachst
gibt es das Diesseits. Ndher betrachtet ist das Diesseits eine Realitdt, die diesseitig ist und zwar in einem
doppelten Sinn: Es gibt erstens das Diesseits im Diesseits, realistischer geht es nicht! Und zweitens in dem
einen Diesseits ein Jenseits, das dem diesseitigem Diesseits dhnlich ist, aber eben auch verschieden davon,
ahnlich eben. Dieses Jenseits ist auch analog, d.h. dhnlich unahnlich zu verstehen, namlich drittens als das
andere Diesseits des Jenseits, das in seiner Konkretheit die von ihm verschiedene Diesseitigkeit ermoglicht,
also die Bedingung der Moglichkeit bzw. des Seins dafiir ist. Interessant ist nun viertens das Jenseits das
Jenseits, das restlos verschieden ist von jeglichem Jenseits und Diesseits. Dieses jenseitige Jenseits ist eine
Metapher fiir die Wirklichkeit Gottes in ihrer Transzendenz. Vor diesem Hintergrund einer analogen Weltsicht
ergeben sich vier Denk- bzw. Dankrichtungen. Das monotheistische Gebet 6ffnet den Menschen auf das
Jenseits das Jenseits. Nicht nur die religiése Binnentranszendenz, sondern der Glaube an Gott in seiner



restlosen Verschiedenheit von allem Geschaffenen ist der Horizont fiir den Dialog der Religionen und
Weltanschauungen.

Theologie im klassischen Sinn ist also immer Offenbarungstheologie: Wie teilt sich das Jenseits des
geschaffenen Jenseits mit? Der Gegenstand der Religion zielt meist auf das Diesseits im Jenseits und das
Jenseits im Diesseits. Aufgrund der Analogizitat gibt es also sowohl die Blickrichtung vom diesseitigen Diesseits
auf ein Jenseits und ebenso vom Diesseits des jenseitigem Jenseits. Einfach gesagt: Es handelt sich um das
Jenseits des Jenseits, die Wirklichkeit Gottes und das Diesseits dieses Jenseits, die Welt der Gotter und des
Seins und das Jenseits des Diesseits, die Welt der Geister und Heroen, und das Diesseits des Diesseits, die Welt
der Materie. Unterschiedliche Religionen, Geisteswissenschaften und Naturwissenschaften positionieren sich
entsprechend.

In esoterischer Perspektive ist das Gottliche die unsterbliche Substanz der Gotterwelt. , Die Kelten sahen das
Gottliche im Kreislauf der ewigen Wiederkehr, und so lehnten sie jede auf dem Wege der Schrift, Skulptur und
Architektur angestrebte Fixierung ab. Die keltische Erfahrung beruht auf der intuitiven, frihen Erkenntnis
einer auBersinnlichen Realitdt, der Ausdruck zu geben die Antike weder die bildnerischen Mittel noch die
Argumente besal. Der Kelte strebte die Uberwindung der Materie, die Entstofflichung seines irdischen
Zustands an, um so dem Leben wie auch dem Tod zu entfliehen” (Lancelot Lengyel, Das geheime Wissen der
Kelten entratselt aus druidisch-keltischer Mythik und Symbolik, Freiburg i. Brg. 1996,23). Mit Leben ist hier das
diesseitige-jenseitige irdische Leben gemeint. Der radikale Materialismus befasst sich nur mit dem Diesseits
des Diesseits. Mit Menschen aller Weltanschauungen ist ein klarender Dialog moglich. Es geht um Verstehen
dessen, wovon die Rede ist.

Das Diesseits des jenseitigen Jenseits ist das Sein, das im Erkennen der ontologischen Differenz zu den
Seienden im Diesseits des jenseitigen Diesseits, im Jenseits des Diesseitigen und im Diesseits des Diesseitigem
der ontologische Grund ist, um die Frage zu beantworten, was dem Untergang zu weihen ist und was zukiinftig
sein soll. Das Sein ist gott-los, jedoch ein nennbarer Name fiir die unsagbare, unsichtbare Wirklichkeit Gottes.
Die Gottesledigkeit ist positiv gewendet die Bedingung der Mdglichkeit von Gottes Ndahe und Gotteserfahrung.

Verschiedene Realitdaten und Wirklichkeiten werden mittels der sym-bolischen Logik erfasst. Das heiRt in ihrer
Einheit und ihrem Zueinander begrifflich formulierbar. Mit Ana-bolika wird versucht, den Korper dsthetisch
und energetisch aufzubauen. Das Dia-bolische hingegen steht fiir die Dynamik des Nicht-verstehens und der
Spaltung in Einzelteile, die in ihrer Zusammenhanglosigkeit prasentiert werden. Das Meta-bolische hingegen
versucht auf einer Metaebene das Symbolische, das Anabolische und das Diabolische zu Gberblicken, um eine
undialektische Losung zu finden, in der Identitdt und Nicht-identitat in ihrer Differenz und Einheit zur Sprache
kommen. Dies ist die Sprache der unbedingten Liebe, des LOGOS, des Geistes also, der Identitat und
Nichtidentitdt vermittelt und unterscheidet. Was hat das nun mit der keltischen Spiritualitat zu tun? Ein Blick
in ihre Gotterwelt gibt Auskunft.

Die Welt der Gotter

Im Westen des keltischen Kulturkreises wohnten die irischen Stamme und im Osten die Galater, die in der
Mitte von Kleinasien siedelten. ,Einige der von den Kelten angebeteten Gotter stammen eindeutig aus
vorkeltischen Zeiten, wie die Muttergo6ttin Danu. Die irische Mythologie erzahlt von dem Volk der Goéttin Danu,
den Tuatha De Danann, einem gottlichen Volk aus der friiheren Besiedlungsgeschichte Irlands. Danu gilt auch
als die Schopferin eines méachtigen Flusses, der Donau” (R. Hauptmann, 145). Das Thema Mutter wurde in
Kleinasien seit dem Neolithikum durch die grofRe Muttergottheit prasentiert, die man spater als hethitische
Kubaba und als phrygische Kybele verehrte. Die Artemis von Ephesus Gbernahm viel von dem religidsen und



O0konomischen Inhalt, der damit verbunden war. In Ankyra (tirk. Ankara) stand ein Tempel zur Ehren des
Kaisers Augustus und der Roma, der romischen Stammesgottin.

Ob Britannia, Germania oder Armenia, sie reprdsentieren das Mutterland. Im Brief an die Galater
kommentierte der christliche Missionar Paulus die religiosen Verhéltnisse in der Perspektive seiner
Gemeinden wie folgt: ,,Das himmlische Jerusalem aber ist frei. Und dieses Jerusalem ist unsere Mutter” (Gal
4,26). Was fir eine Predigt an die freiheitsliebenden kleinasiatischen Kelten!,, Christus hat uns befreit und nun
sind wir frei. Bleibt daher fest und lasst euch nicht von neuem das Joch der Knechtschaft auflegen!” (Gal 5,1).
Die ungeordneten Anhadnglichkeiten an allerlei Mtter- bzw. Mutterfantasien sollten zumindest zu denken
geben.

Die Thora des Mose, die der Apostel Paulus im Glauben an den gekreuzigten und auferstandenen Jesus
Christus als Evangelium an die Volker auslegte, beginnt mit dem Buch Genesis, dem Buch der Gene. Bevor alles
auf Adam und Eva zulduft, stehen einige Verse, die an religiose Vorstellungen der keltischen Spiritualitat
erinnern. Der Unterscheid zur jlidischen Tradition besteht darin, dass die Natur als Schépfung von JHWH, dem
einen ewigen Gott, gedeutet wird. Gott ist restlos verschieden von den Grundkradften des Kosmos, den
Elementarmachten. So schreibt Paulus den Galatern ins Stammbuch: , Einst, als ihr Gott noch nicht kanntet,
wart ihr Sklaven der Gotter, die in Wirklichkeit keine sind. Wie aber kénnt ihr jetzt, da ihr Gott erkannt habt,
viel mehr von Gott erkannt worden seid, wieder zu den schwachen und armseligen Elementarmachten
zurtickkehren? Warum wollt ihr ihre Sklaven werden” (Gal 4,8-9)?

Kénnen die Obergotter der keltischen Religion als Realitdten in den biblischen Glauben integriert werden? Ist
also Synkretismus die einzige Alternative? Oder gibt es eine neue systemische Rolle fiir Taranis, Cernunnos
und Lugh? ,Taranis ist der Himmelsgott, der Blitz und Donner auf die Erde schleudert, und Cernunnos der
Erdgott und Herr (iber Leben und Tod (im Irischen Dagda: der gute Gott). Von den Griechen mit Zeus
gleichgesetzt, stellt er den Vater der Gotter oder zumindest eine Obergottheit dar. Die Familienverhéltnisse
der Cernunnos sind tibrigens der Ursprung der immer noch gangigen Redewendung vom gehérnten Ehemann.
Cernunnos, der als personliches Markenzeichen Geweih trug (daher sein Name: cerna = altkeltisch Horn), hatte
das zweifelhafte Vergnigen, seine Frau mit dem Luftikus Taranis teilen zu missen... Es gibt einige Gotter, die
zum Ursprung der keltischen Religion gehdren und dementsprechend bei einem Grof3teil der Stamme der
Britischen Inseln, Galliens und zum Teil auch Spaniens gleichermallen bekannt sind. Einer der der
prominentesten Vertreter dieser gottlichen Fihrungskaste ist der Sonnengott Lugh (das strahlende Licht),
auch bekannt als Bel oder Belenos.” (R. Hauptmann, 145). Viele Assoziationen bieten sich an: Taranis und der
HI. Geist, der hl. Joseph als Cernunnos und Lugh als Lichtengel.

Der biblische Glaube

Doch solchen privatmythologischen Spekulationen ist eine Einordnung in den Schépfungsbericht vorzuziehen.
Dort heiRt es: ,Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Noch war die Erde leer und ohne Leben, von
Wassermassen bedeckt. Finsternis herrschte, aber liber den Wassern schwebte der Geist Gottes. Da sprach
Gott: >> Es werde Licht << und es wurde hell” (Gen 1,1-3).

Die Elohim, die Wirkungen den gottlichen Geistes - was normalerweise mit Gott Gbersetzt wird - sind der
Grund fiir die Existenz der geschaffenen Natur (vgl. Gen 1,1). Himmel (kelt. Taranis) und Erde (kelt. Cernunnos)
gehoren zu dieser Welt. Die ldentifizierung mit keltischen Gottheiten verstarkt das Chaos und macht zugleich
das Tohuwabohu verstehbar. Denn Krieg und Kampf sind unausweichlich. Ist in diesem Sinn der Krieg der Vater
aller Dinge? Der Tehi und der Behi sind im dgyptischen Kulturkreis der Nah- und der Fernkampfer beim bzw.
auf dem Kriegswagen des Pharao, der gegen seine Feinde kampft (vgl. Gen 1,2). Leben wird zerstort. Der Geist
jedoch behélt den Uberblick und schwebt tiber den Wassern der zeitlichen Auseinandersetzungen. Und der



Prozess der Schdpfung geht weiter mit dem Wort, der wirkmachtigen Gestalt des Geistes (vgl. Gen 1,3). Uberall
dorthin, wo nur dunkles Es war, fallt Licht (kelt. Lugh). Das Licht Christi dringt in die Dunkelheit der Welt.

Auf der menschlichen Wahrnehmungsebene ist die hellste Lichtquelle im Kosmos die Sonne. |hr wird das
glanzende Gold als Metall zugeordnet. So ist es nicht verwunderlich, wenn in keltischer Tradition die
Opfergaben aus Gold bestehen. So wird nach der Inkulturation des Evangeliums in die keltische Welt sowohl
Kelch wie Patene aus Gold angefertigt. Fir die konsekrierten Gaben von Brot und Wein als Prasenzorten
Christi, dem spirituellen, gnadenreichen, gottlichen Licht ist dies liturgisch angemessen.

Der Gral

Der Gral wird zum Abendmahlskelch. ,Die moderne, konventionelle Weisheit wiirde im Zweifelfall das Schwert
fur die kligere Wahl halten, schlieRlich haben offenbar die schwerttragenden Krieger die kelchbildenden
Kulturen besiegt. Doch scheint vieles zu signalisieren, dass das Uberleben und das Gedeihen unseres Planeten
davon abhangen, ob wir das ndhrende Kelch-Paradigma wieder zum Leben erwecken kdnnen. Leider ist auf
dem Weg der Zivilisation in das Reich der Materie der Kelch ausgetrocknet. Sowohl der Monotheismus als
auch der wissenschaftliche Materialismus haben den Aufstieg des Schwertes und den Untergang des Kelches
betrieben”, so Bruce H. Lipton (zus. mit Steve Bhaerman, Spontane Evolution, Burgrain 2009, 236-237). Um
welchen Monotheismus handelt es sich? Um alle Monotheismen, bei denen der neutestamentliche Jesus
Christus kein gottlicher Offenbarungsinhalt ist. Im christozentrischen Monotheismus hingegen ist Gott auf
Erden reprasentiert und sein Reprdsentant ist zugleich der Reprasentant der Menschheit. So spricht Jesus
Christus im Johannesevangelium: ,Glaubt mir, dass ich im Vater bin und der Vater in mir ist“ (Joh 14,11).

Flr das Bekenntnis zu Jesus Christus steht die Kurzformel Jesus Christos Theou Yios Soter (Jesus Christus Gottes
Sohn Erléser). Die funf Anfangsbuchstaben ergeben das griechische Wort fiir Fisch (ichthys). Da nun das Wort
Gral von garalis abgeleitet wird, der Bezeichnung fiir einen Pokal, aus dem englische Ménche wahrend der
Fastenzeit eine Fischbriihe tranken (vgl. G. Herms, 343) wird verstandlich, was in der Gralslegende liberliefert
wird. Auf einer Flussinsel mit dem Kloster Glastonbury, das sagenhafte Avalon, soll Konig Artus entriickt
worden sein. ,Der heute als Glastonbury bekannte Ort hiel? in alten Zeiten gewdhnlich: >>Insula Avallonia<<.
Er kann tatsachlich als Insel aufgefasst werden, da er vollig von Sumpfgebieten umgeben ist, und so heildt er
auf britonisch: >>Inis Avallon<<, das bedeutet: Apfelinsel. Apfel gab es dort einst in Uberfiille, und auf
britonisch lautet Apfel: >>aval<<” (Fritz Lautenbach, Der keltische Kessel, Stuttgart 1991,260). Die Rede vom
Apfel kdnnte zudem auch eine Anspielung auf das biblische Paradies sein.

Der Glaube an den auferstandenen Jesus Christus ist der Dreh- und Angelpunkt, um in ein freies Verhaltnis zur
materiellen, verganglichen Welt zu treten: ,,Ein Soldat stieR mit einer Lanze in seine Seite und zugleich floss
Blut und Wasser heraus” (Joh 19,3). ,,In seiner Urform ist das nattrlich die Waffe, mit der Jesus verletzt wurde.
Einer apokryphen Schrift zufolge, soll sie der rémische Hauptmann Longinus gefiihrt haben... Unter der Kuppel
der Hagia Sophia in Konstantinopel, dem lange Zeit groRtem Gotteshaus der Christenheit, zerteilten
byzantinische Priester mit der Longinus-Lanze das Abendmahlbrot. Spater soll sie in den Besitz Karls des
GroRRen gelangt sein und alle rémischen Kaiser deutscher Nation auf ihren Feldzligen begleitet haben” (G.
Herm, 342). Am Gekreuzigten wurde das Mysterium von Abendmahl und Taufe offenbar. ,Mit Wasser wird
auch getauft, Gber den Wassern schwebte vor Beginn der Schdpfung Gottes Geist, der wiederum ist das Wort,
das laut Johannes in Jesus Gestalt annahm. In die Vorstellung vom Gral ist das alles hineingearbeitet” (G. Herm,
342).

Im ersten Johannesbrief, erganzt mit dem Comma Johannaeum, wird das Mysterium des Glaubens entfaltet.
»Alles, was aus Gott geboren ist, besiegt die Welt. Und der Sieg, der die Welt besiegt hat, ist unser Glaube.
Wer sonst besiegt die Welt auBer dem, der glaubt, dass Jesus der Sohn Gottes ist? Dieser ist es, der durch



Wasser und Blut gekommen ist: Jesus Christus; er ist nicht nur durch das Wasser gekommen, sondern durch
Wasser und Blut. Und der Geist ist es, der Zeugnis ablegt; denn der Geist ist die Wahrheit. Drei sind es, die
Zeugnis ablegen: - im Himmel: Der Vater, das Wort und der Heilige Geist, und diese drei stimmen lberein. Und
drei sind es, die Zeugnis geben auf Erden: - der Geist, das Wasser und das Blut; und diese drei stimmen
Gberein” (1 Joh 5,4-8). Mit Wortverkiindigung und Sakramentenspendung kam es zur Inkulturation des
Christentums bei den Kelten und vielen anderen Volkern.

Im Unterschied zu den materiellen, kriegerischen Zivilisationen und ihren Vorstellungen von der Anderswelt
ist das urspriingliche Christentum eine mystische, wenn auch eine durchaus realistische Bewegung. ,Die
Gralslegende hat viele Wurzeln, eine davon im Osten, wie Robert de Boron berichtet. Dieser Zweig der Sage
erzahlt von Joseph von Arimathia, der das Blut Jesu im Kelch des letzten Abendmahls aufgefangen und
verwahrt haben soll”
1991, 317).

, schreibt Ingeborg Clarus (Keltische Mythen. Der Mensch und seine Anderswelt, Olten

Das Blut ist im Judentum der Sitz des Lebens. Im Abendmabhlskelch ist liturgisch nur der Wein, die Metapher
fr die himmlische Glickseligkeit. Den Kelch, der mit einem weilRen Seidentuch und Goldstickerei umhllt ist,
in dem sich konsekrierte Hostien befinden, nennt man Ziborium. Jesus Christus in seiner geistigen Prasenz
bleibt so materiell gegenwartig. Mit einer Monstranz - auf der Lunula befindet sich eine konsekrierte Hostie -
werden die Glaubigen gesegnet.

Zur Freiheit befreit

Da in Kleinasien die Galater mit den Armeniern gleichsam Haustilir an Haustir lebten, wird verstandlich, wie
nahe sich auch die sakralen Kunststile sind. Das armenische Knospenkreuz ist ein Symbol fiir den Baum des
Lebens, der im Paradiese Gottes steht (vgl. Offb 2,7). Und das keltische Sonnenkreuz wird zum Symbol Christi,
der als Sonne der Gerechtigkeit in Zeit und Ewigkeit leuchtet. Wunderbare Kunstwerke entstanden, wie zum
Beispiel das West-Kreuz im Friedhof von Monasterboice (Co Lough).

Die paulinische Theologie ist eine Kreuzestheologie (vgl. 1 Kor 1,23), die auf das Zeugnis der Auferstehung
Christi hinlauft ,,Denn wenn Tote nicht auferweckt werden, ist auch Christus nicht auferweckt worden... Nun
steht aber fest, dass Christus von den Toten auferweckt worden ist, der Erste der Entschlafenen... Denn wie in
Adam alle sterben, so werden in Christus einst alle lebendig gemacht... Es gibt aber eine Reihenfolge: Erster
ist Christus; dann folgen, wenn Christus erscheint, alle, die zu ihm gehdren... Wenn Tote nicht auferweckt
werden, dann lasst uns Essen und Trinken; denn morgen sind wir totl... Gesat wird ein irdischer Leib,
auferweckt ein Gberirdischer (geistiger) Leib” (1 Kor 15,16.20.22.23.32b.44).

In der orthodoxen lkonenfrommigkeit sieht man, wie der auferstandene Christus die Geistseelen von Adam
und Eva an die Hand nimmt und sie aus der Schattenwelt ins Licht fihrt. Er, der aus der himmlischen Welt
stammt (vgl. 1 Kor 15,48) ist der spirituelle Urahne derer, die mit ihm im Glauben verbunden sind. , Wie wir
die Ikone des Irdischen getragen haben, so werden wir auch die Ikone des Himmlischen tragen” (1 Kor 15,49).
Vor diesem Hintergrund wird der Rat des Apostels Paulus an die Galater verstandlich, der fir die
Standfestigkeit im Glauben pladiert. Denn Christus hat zur Freiheit befreit (vgl. Gal 5,1).

Das paulinische Evangelium findet bei den Keltenstammen offene Ohren. Denn sie glauben, dass ein Mensch
in die andere Welt reisen und wieder zurlickkehren kann. Jedes Jahr gibt es dafiir einen Gedenktag. ,Das ist
die Nacht vom 31. Oktober auf den 1. November, der Tag, an dem die Kelten das Fest des Winterbeginns
feiern, auf Keltisch samhain genannt und in unseren Tagen als Halloween bekannt” (R: Hauptmann, 141). An
diesem heiligen Abend (engl. holy evening) wird der Glaube an die Wiedergeburt der Seele gefeiert.



Das Fest der Unsterblichkeit, das im Christentums in der Nacht des Karsamstags beginnt, endet mit dem sonn-
taglichen Osterjubel. Dieses Evangelium ist der Katalysator, der grofRe Teile der keltischen Kultur so
transformierte, dass im Wirkfeld des Geistes Jesu Christi die iro-schottische Kirche entstanden ist.

Christus ist das Haupt seiner mystischen Gemeinde. Durch seinen Geist wird der ganze Leib der Christenheit
zusammengehalten. Entsprechend heilt es im Epheserbrief: ,Wir wollen uns, von der Liebe geleitet, an die
Wahrheit halten und in allem wachsen, bis wir ihn erreicht haben. Er, Christus, ist das Haupt. Durch ihn wird
der ganze Leib zusammengefiigt und gefestigt, in jedem einzelnen Gelenk. Jedes tragt mit der Energie, die ihm
zugemessen ist. So wachst der Leib und wird in Liebe aufgebaut” (Eph 4,15-16). Wortlich misste man
Ubersetzen: In Liebe wahrheiten (vgl. Eph 4,15).

Damit ist eine neue menschheitliche Bewusstseinsstufe erreicht, die des Kopfkultes der keltischen Krieger
nicht mehr bedarf. Die Weisheit der Druiden wurde im Horizont der Ewigkeit durch keltische Mdnche neu
positioniert. Neue Hymnen ersetzen die alten Gesange , Hinter diesen Gesangen steckt in verschliisselter Form
die druidische Aussage U(ber die Gestalt des Dreikdpfigen, dessen Weisheit darauf beruht, dass er
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft gleichzeitig im Blick hat” (I. Clarus, 309).

Der bertihmte keltische Kessel von Gundestrup zeigt die zyklische Wiedergeburt gefallener Krieger ,,Dieses Bild
zeigt natirlich kein real gemeintes Geschehen, sondern einen symbolischen Vorgang, eine bildliche
Darstellung der druidischen Lehre von der Unsterblichkeit und Wiedergeburt des Menschen. Sie besagt, dass
kein neues Leben und keine neue Bewusstseinsstufe ohne den vorherigen Durchgang durch den Tod moglich
ist. Der Mensch erkennt die Grenzen seines Lebens, seine Sterblichkeit und Unvollkommenheit und gleichzeitig
die neuen Moglichkeiten eine seelischen Wandlung” (l. Clarus, 306). Auf diese Weise wird er genetische
Determinismus entlarvt. Menschen sind nicht nur genetische, sondern auch epigenetische Wesen.

Doch es geht nicht nur um Erneuerung des endlichen und unendlichen Lebens mit unzadhligen seelischen
Verwandlungen, sondern, so das Christentum, um das ewige Leben in der Wirklichkeit Gottes. So gesehen ist
die keltische Anderswelt nicht einfach identisch mit der himmlischen Herrlichkeit, dem Sinnziel der Christen
und Christinnen. Und doch kénnen auch sie von der keltischen Spiritualitat lernen: ,Das Geheimnis des
>>Gral<< und des keltischen Kessels lasst sich weder durch besondere Leistung im Wettkampf oder gar im
Krieg erringen, schon gar nicht kauflich erwerben. An solchen Versuchen ist schon mancher gescheitert.
Deshalb ist der Gral in die innerseelische >>Verborgenheit<< entschwunden und kann nur von dem gefunden
werden, der dazu >>berufen<< wird” (I. Clarus, 336).

Wesentliches geschieht im Licht der Gnade. Der Glaube ist die Antwort auf eine gottliche Erleuchtung und
Berufung durch den einen ewigen Gott. Die Gnade ist der Schlissel fiir das Verstandnis des christlichen
Glaubens. Der Kessel der Wiedergeburt, der mit dem keltischen Gotterhimmel verziert ist, wird zum
Taufbecken. Hier findet das Sakrament der Initiation all derer statt, die ihr Leben im Glauben an Gott gestalten
wollen, der sich dreifaltig geoffenbart hat. Nikodemus, ein Lehrer in Israel, suchte Jesus bei Nacht auf. Wie
findet die Geburt in das ewige Leben statt?

»Jesus antwortete ihm: Amen, Amen, ich sage dir: Wenn jemand nicht von oben (von Neuem) geboren wird,
kann er das Reich Gottes nicht schauen. Nikodemus entgegnete ihm: Wie kann ein Mensch, der alt ist, geboren
werden? Er kann doch nicht in den SchoR seiner Mutter zuriickkehren und ein zweites Mal geboren werden.
Jesus antwortete: Amen, Amen, ich sage dir: Wenn jemand nicht aus Wasser und Geist geboren wird, kann er
nicht in das Reich Gottes kommen. Was aus dem Fleisch geboren ist, das ist Fleisch; was aber aus dem Geist
geboren ist, das ist Geist. Wundere dich nicht, dass ich dir sage: Ihr misst von oben geboren werden“ (Joh 3,3-
7).



Keltische Fiirsten, Heroen und Prinzessinnen

Auf der Bronzekline aus dem Grabhiigel bei Hohenasberg sieht man zwei Schwertkdmpfer (vgl. Jorg Biehl, Der
Keltenfiirt von Hochdorf, Stuttgart 1995,95). Zwei Gladiatoren treten auch beim etruskischen
Beerdigungsritual auf. Sie reprasentieren Tod und Leben. Wer die Rolle des Lebens spielte, gewann den
Schaukampf. Auf die Dialektik von Eros (Liebe) und Thanatos (Tod) lduft auch die Freudsche Psychoanalyse zu.
Bis in die christlichen Osterlieder hinein wird das Motiv aufgegriffen: mors et vita duelli sunt. Doch nicht nur
im Horizont der osterlichen Binnentranszendenz, sondern in der Transzendenz Gottes kommt der
auferstandene Christus an, der sich im Johannesevangelium geoffenbart hat: ,Ich bin der Weg und die
Wahrheit und das Leben, niemand kommt zum Vater aulRer durch mich” (Joh 14,6). So belehrte Jesus seine
Jinger. Dabei handelte es sich nicht um einen allgemeinen dogmatischen Traktat, sondern um eine
lebenspraktische Halacha (dt. Weg), eine Auslegung der Thora im Geist des Evangeliums. Dieser Weg ist
zielflihrig zu Gott, so der Glaube der Jingerinnen und Jinger Jesu.

Eine ProzessionsstralRe flihrt zu dem groRRen Higelgrab beim Glauberg in Hessen. Ein sensationelles Beispiel
far den keltischen Heroenkult und dessen Relativierung durch rituelle Zerstérungen. Die Statue eines Mannes
zeigt alle Attribute eines weisen Druiden, eines groBen Herrschers und eines kriegerischen Helden. Seine
Mistelkappe, sein Halsring, sein Schwert und sein Schild wurden in Form von Grabbeigaben gefunden. Mit
seiner rechten Hand schiitzt er sein Herzschakra, die linke Hand und ein Schild mit Nabelbuckel bedecken sein
Sonnengeflecht (vgl. Axel G. Posluschny, Im Keltenland Hessen, Merzig 2022,58-61).

In der keltischen Gesellschaft gelangen nicht nur Manner, sondern auch Frauen zu héchsten Wiirden, so die
K6nigin Boudicca oder die sogenannte Prinzessin von Vix. , Einzigartig ist der Fund des Grabes der Prinzessin
vom Mont Lassois nicht: Alle Hiigelgraber dieser Region und Epoche sind die letzten Ruhestatten von Frauen.
Man vermutet, dass es sich um eine Priesterinnendynastie handelt, dafiir spricht auch der hohe Anteil von
Frauenschmuck aus der Zeit zwischen 600 bis 400 v.Chr. in der unmittelbaren Nahe” (R. Hauptmann, 68). Der
grofle Mischkrug, der im Grab von Vix gefunden wurde, ist ein Hinweis darauf, wie wichtig die Festgelage
waren, um die Gesellschaft zusammenzuhalten. Wie bei den griechischen Symposien dauerte eine solche
intensive Kommunikationsveranstaltung wohl mehrere Tage. Essen und Trinken halt ja nicht nur Leib und Seele
zusammen, sondern sorgt fir den physischen, psychischen und mentalen Zusammenhalt einer Gesellschaft.
Wie im Korinth des Apostels Paulus war die sakrale Feier in ein gesellschaftliches Mahl eingebettet (vgl. 1 Kor
11,20-33). Die Eucharistie ist das Herzstiick des gemeinsamen Essens und Trinkens, des Teilens und Verteilens.

Die keltische Spiritualitat wird in Miinzen (vgl. Paul-Marie Duval, Monnaies gauloises et mythes celtiques, Paris
1987) und in Kunstwerken zugdnglich. Wir finden sie in Quellen und Seen, in Grabern und Ritualschachten,
besonders in vergrabenen Horten. ,Warum wurden sie in der Antike nicht wieder gehoben? Wurden sie aus
Angst vor Eindringlingen vergraben? Oder zur Sicherung von Wertgegenstanden und Rohmaterial? Vielleicht
handelte es sich einfach um Opfergaben an die Gotter. Die verschiedenen Motive miissen einander nicht
unbedingt ausschliefen: Horte, die der Aufbewahrung von Wertgegenstanden fiir die Zukunft dienten, mégen
durchaus unter dem wachsamen Auge der Gotter auf dem heiligem Boden angelegt worden sein” (Simon
James, Das Zeitalter der Kelten, Diisseldorf 1996,110). Diese Bodenfunde geben einen guten Einblick in die
keltische Kultur.

Irische Segensspriiche und bretonische Frommigkeit (vgl. Yves Veillard, Les Bretons et Dieu, Rennes 1985)
verbalisieren und visualisieren den Glauben. Das Titelbild zeigt Menschen mit Totenschadeln vor einem
katholischen Priester in Segenshaltung. Der keltischen Sprache verdanken wir viele Ortsnamen und
Bezeichnungen ,Die Kelten hatten einen Gott, der Teutates hiel, die friihen Iren kannten den Begriff
>>tUath<<. Beides, teuta wie tlath, bedeutete nichts anderes als die Leute, das Volk. Aus dieser Wurzel hat



sich spéter die Nationalbezeichnung >>deutsch<< entwickelt” (G. Herm, 127). Im Museum von Strasbourg gibt
es Skulpturen von Teutates (Jean-Jacques Hatt, Kelten und Galloromanen, Genf 1970, 33).

In der Fiille der Zeit

Hunderttausende von getdteten Galliern zahlten die Zeche fir den neuen Star am Gotterhimmel des
Romischen Imperiums: Julius Caesar. Er war davon (iberzeugt, dass zu seinem Stammbaum auch die Géttin
bzw. das Gestirn Venus gehorte. Am Morgen- und Abendstern kann man sich orientieren. Venus, die Gottin
der Liebe und Mars, der Gott des Krieges waren ein Paar in seiner Ahnenreihe. Der sogenannte gerechte Krieg
ist die politische Rechtfertigung fir die kollektive Todesstrafe und Versklavung der barbarischen Feinde. Wer
vertritt den Mars Ultor, d.h. den rachenden, Ausgleich schaffenden Kriegsgott? Welche Endlésungen sind
militarisch und politisch durchsetzbar? Was muss im Namen der sogenannten Staatsrdson an Graueltaten und
Verbrechen alles in Kauf genommen werden? Heute und damals.

Flr eine gerechte Friedensordnung bedarf es oft nicht so sehr der Durchsetzung von Prinzipien (lat. principium,
dt. Anfang), sondern kreative, initiatische Aktivitdten. Die Seele ist einerseits das Prinzip des sich
durchhaltenden Anfanglichkeit eines Individuationsprozesses (lat. anima est principium individuationis),
sondern andererseits auch - modern gesprochen - die Hardware fiir ihre Software, namlich der Gefiihle und
Empfindungen. Genetisch orientierte Systeme sind meist an Prinzipien orientiert.

Metagenetische Systeme hingegen sind initiatisch strukturiert. Das Taufsakrament z.B. ist ein
Initiationssakrament (lat. initium, dt. Anfang, Beginn). Mit Initialen beginnt ein neues Buch. Weiterfiihrend bei
Konflikten und Kriegen sind also oft Friedensinitiativen. lhre Basis sind das Verstehen, die Unterbrechung, die
Wahrheit, die Reue, die Umkehr und die Vergebung. Hier und jetzt ist ein neuer Anfang notig und maglich.
Denn nicht um egozentrierte, aggressive Selbstverwirklichung Einzelner, Systeme und Staaten geht es letztlich,
sondern um Selbstwerdungsprozesse im Blick auf die Menschen als Mitmenschen. Durch Akte der
Selbstlosigkeit, der Solidaritat und der Beziehungs-gerechtigkeit werden Friedensverhandlungen erfolgreich.
Etwas Neues entsteht.

Augustus, der Adoptivsohn von Caesar, wurde nach dem Biirgerkrieg und der Ausschaltung seiner Rivalen im
Jahre 27 v.Chr. der neue Caesar, also Kaiser. Tempel wurden ihm errichtet, z.B.: ,Der herrliche, dem Augustus
und der Livia geweihte Tempel in Vienne, Frankreich. Er ist in korinthischem Stil erbaut. Der urspriinglich dem
Rom- und Augustuskult dienende Tempel veranschaulicht die Romanisierung der >>Gallia narbonensis<<. Die
spatere Kulterweiterung auf Augustus’ Frau Livia geschah nach deren Vergottlichung durch Kaiser Claudius im
Jahre 41 n.Chr.” (S. James, 134). Die Pax Romana erwies sich jedoch nur als eine Zeit des Waffenstillstands,
nicht als eine dauerhafte Friedenszeit. Das Kaiser- und Zarentum nahm seinen Lauf. Viele Kaiser orientierten
sich in den nachsten 2.000 Jahren jedoch auch mehr oder weniger an Jesus Christus und seiner Botschaft.

Zeitgleich zum Zeitalter des Augustus ereignete sich aus Ewigkeit auf der Zeitachse folgendes: Der Apostel
Paulus schreibt: ,Als aber die Zeit erfillt war, sandte Gott seinen Sohn, geboren von einer Frau und der Thora
unterstellt, damit er die freikaufte, die unter der Thora stehen, und damit wir das Recht der Sohnschaft
erlangten. Weil ihr aber S6hne seid, sandte Gott den Geist seines Sohnes in unsere Herzen, den Geist, der ruft:
Abba, Vater. Daher bist du nicht mehr Sklave, sondern Sohn; bist du aber Sohn, dann auch Erbe, Erbe durch
Gott” (Gal 4,4-7). Durch Jesus Christus nehmen Christen und Christinnen also an seiner Sohnschaft, d.h. seiner
Zukunft, teil.

Die Perspektive auf die individuelle Todeserfahrung wird so eine andere. Der Tod ist nun die Pforte, um das
bisherige Konzept der egozentrierten Selbstverwirklichung in die Dimension der absoluten Selbstlosigkeit
hinein, im Blick auf die gottliche Liebe also, aufzugeben. ,Jetzt aber wurde sie (die Gnade) durch das
Erscheinen unseres Retters Jesus Christus geoffenbart. Er hat dem Tod die Macht genommen und uns das Licht



des unverganglichen Lebens gebracht durch das Evangelium® (2 Tim 1,10). Die Ankunft im ewigen Leben
geschieht so wie die Auferstehung aufgrund der Gnade Gottes und nicht wegen eigener Leistung. Die Gnade
Gottes ist letztlich Jesus Christus selbst. ,,Gott aber hat ihn auferweckt und von den Wehen des Todes befreit;
denn es war unmoglich, dass er vom Tod festgehalten wurde” (Apg 2,24). Er ist also nicht ein Retter wie die
romischen Casaren, die sich als gleichsam gottliche Erloser feiern lieRen. Von der Macht des Todes konnten
sie niemanden befreien, geschweige denn, ein ewiges Leben vermitteln. lhre Apotheose ist nur der
egozentrierte Versuch einer kosmischen Selbsterhéhung.

Daher ist es selbstverstandlich, dass auf der linearen Zeitachse, die von Janus und Terminus, von Kairos und
Kronos besetzt war, sich von Zeit zu Zeit zwar etwas dnderte, aber im Grunde nichts Neues geschah. Wie wurde
vertikal aus der Ewigkeit in die Zeitachse interveniert? Dem inkarnatorischen Einstieg Christi, des Erlosers
entsprach sein Osterlicher Ausstieg in Zeit und Ewigkeit. Was in Nazareth begonnen hat, wird in Bethlehem
offenbar.

»In jenen Tagen erlieR Kaiser Augustus den Befehl, alle Bewohner des Reiches in Steuerlisten einzutragen.
Diese Eintragung war die erste und geschah, als Quirinius Statthalter von Syrien war. Da begab sich jeder in
die Stadt, um sich eintragen zu lassen. So ging auch Josef von der Stadt Nazareth in Galilda hinauf nach Judaa
in die Stadt Davids, die Bethlehem heif3t, weil er aus dem Haus und dem Geschlecht Davids war, um sich mit
Maria, seiner Vermahlten, die ein Kind erwartete, eintragen zu lassen. Als sie dort waren, kam fir sie die Zeit
der Niederkunft, und sie gebar ihren Sohn, den Erstgeborenen, wickelte ihn in Windeln und legte ihn in eine
Krippe, weil in der Herberge kein Platz fiir sie war... Der Engel sprach zu den Hirten: Fiirchtet euch nicht, denn
ich verkiinde grolRe Freude, die dem ganzen Volk zuteil werden soll: Heute ist euch der Retter geboren in der
Stadt Davids; er ist der Christus, der Herr” (Lk 2,1-11).

In der Ostlichen Christenheit wurde das Evangelium Jesu Christi mittels Ikonen bezeugt. Das Fest der lkonen
ist das Fest der Rechtgldubigkeit. In der westlichen Christenheit entstanden illustrierte Evangeliare.
Christozentrische Kunst ist eine Weise von praktizierter Frommigkeit. Die positiven Wurzeln keltischer
Spiritualitat heiBen ,,Gastfreundlichkeit” und ,Zugehorigkeit”. Was fiir eine Basis flir das Evangelium, das die
Volker und Stamme Europas erreicht hat. Wer ist Gastgeber und Gast: Jesus der Christus. Der Glaube an ihn
vermittelt die Zugehdorigkeit zu seiner Gemeinde.

Mit Jesus unterwegs

Im Johannesevangelium werden nicht nur die Gottesliebe und die Feindesliebe, sondern auch die vier Weisen
der zwischenmenschlichen Liebe im Blick auf Jesus Christus zuganglich. Bei der Hochzeit von Kana, an der Jesus
sein erstes Wunderzeichen wirkte, war er anwesend. Braut und Brdutigam stehen fir die erotische Liebe (vgl.
Joh 2,1-12). Nach dem Fest zogen Braut und Brautigam zusammen, um gemeinsam zu wohnen. So ist es nicht
verwunderlich, dass Jesus und die Seinen nach dem Fest nach Kapharnaum zogen. Die Stadt am See
Genezareth wurde ihr gemeinsames Zuhause. Von dort aus wanderten Jesus und die Seinen durch Galilda und
Judda, um das Evangelium zu verkiinden. Jesus ist der Brautigam und seine Gemeinde ist die Braut. An dem
Gleichnis von den 10 jungen Frauen und der Rezeption des Textes in der Spiritualitatsgeschichte wird dies
verdeutlicht (vgl. Mt 25,1-13).

Nicht mehr Knechte, sondern Freunde nennt er die Seinen. Von freundschaftlicher Liebe (griech. philia), war
ihr werteorientiertes Miteinander bestimmt. Auch Judas bleibt ein Freud Jesu (vgl. Mt 26,50). Doch dieser
Jinger Uberlieferte ihn denen, die ihn ebenfalls nicht als himmlischen Messias akzeptieren wollten (vgl. Joh
13,30). Denn die Agape, die unbedingte Liebe Christi in ihm glaubten sie nicht. Das Zeichen dafir ist der
himmlische Wein. So nahm die Katastrophe ihren Lauf. Die kdufliche Liebe behielt zunachst die Oberhand (vgl.
Mt 26,16; 27,3-10). An Jesus Christus wurde sie offenbar. Er entduRerte sich einerseits freiwillig, andererseits



wurde er verdullert und verkauft, hingt nackt und entbl68t am Kreuz. Was fiir ein Triumph der nur noch
duBerlichen Liebe (griech. porneia). Sie bleibt am Ende der verganglichen Welt ibrig, wenn die anderen
Weisen der Liebe, namlich Eros, Philia und Agape nicht integriert und realisiert werden.

Im letzten Kapitel des Johannesevangeliums wird nun die Agape, die auferstehende Liebe im Gesprach
zwischen Petrus und dem Auferstandenen thematisiert (vgl. Joh 21,15-17). Im Kontext eines Mahles bzw. einer
Eucharistiefeier wird in Form eines Dialogs geklart, wie sich der Reprdsentant der unbedingten, gottlichen
Liebe, namlich Jesus Christus seinem Jinger Petrus mitteilt. Zweimal wird der Jliinger nach der Agape gefragt.
Und er antwortet ehrlicherweise, dass er mit Jesus Christus in Liebe freundschaftlich verbunden ist. Diese
Philia reicht hin, um ein kirchliches Amt zugesprochen zu bekommen. Beim dritten Mal bietet Jesus seine
freundschaftliche Liebe dem Petrus an. Die Reaktion des Jlngers ist signifikant: Er wurde traurig. Habe ich im
Leben etwas verpasst? Spiritueller Misstrost stellt sich ein. Doch in grolRer Gelassenheit endet der innere
Dialog. Erst in seiner Todesstunde wird Petrus die unbedingte Liebe, die Agape bezeugen und so Gott
verherrlichen (vgl. Joh 21,19).

Das Markusevangelium beginnt mit der Geschichte von Johannes dem Taufer in der Wste (vgl. Mk 1,1-8). Er
taufte Jesus aus Nazareth (vgl. Mk 1,9-11), der sich vom Geist getrieben in die Wiste zuriickzog (vgl. Mk 1,12-
13). Dem Zahlenwert 40 entspricht der hebraische Buchstabe Mem (dt. Wasser). Wahrend der ganzen Zeit mit
ihrem Auf und Ab lebte er im Geist der Uberzeitlichkeit kénnte man sagen (vgl. Gen 1,2). An drei
Versuchungen, d.h. spirituellen Experimenten, wird dies offenbar, von denen der Evangelist Matthadus
ausfihrlich berichtet (vgl. Mt 4,1-11).

In der Wiiste, in der Einsamkeit, in der Stille wird jemand nach Korper, Seele und Geist gotteskundig. Wie
geschieht dies im neutestamentlichen Kontext? Die Bibel wird zitiert und es kommt alles darauf an, die Worte
auf ihr Woher und ihr Wohin zu verstehen. Auf der kérperlichen Ebene wird das Thema Hunger beim Fasten
behandelt (vgl. Mt 4,2). Das Wort Gottes wirkt befreiend, d.h. nicht nach dem Muster Wenn-Dann und
entsprechenden Egokonditionierungen. Nicht um den eigenen Ohrenschmaus geht es, sondern um ein
heilsames Hinhoren. Was ist meine Berufung? In der juddischen Wiste kann man Steine wegrdaumen, fir
Bewadsserung sorgen, etwas ansden und ernten. Soll ich etwas Normales machen, z.B. Bauer, Miiller oder
Backer werden? Fir einige ist das eine stimmige Berufswahl. In der Auseinandersetzung zwischen dem
biblischen Geist der Wahrheit und den halbwahren emotionalen Uberlegungen fillt die Entscheidung (vgl. Mt
4,3-4). Im ersten Experiment wird fir Jesus deutlich, sein Weg wird anders sein, in einem gewissen Sinn nicht
normal.

Die zweite exemplarische Versuchung besteht darin, ob ein Beruf gewdhlt werden soll, in dem seelische
Kompetenz wesentlich ist. Fiir einige gewiss erstrebenswert, fiir andere nicht. Es kommt auf die urspringliche
Motivation und das damit verbundene Ziel an. Was nutzt es sich einen Uberblick zu verschaffen und sich dann
in die Arbeit zu stlirzen, sei es in einem seelsorglichen oder psychotherapeutischen Beruf. Weder Supervision
oder Episkopie (dt. Bischof) sind allein ein hinreichender Grund, um einen entsprechenden Beruf zu ergreifen.
Verse aus der Bibel konnen fiir Rationalisierungen und egozentrierte Fantasien missbraucht werden (vgl. Mt
4,5-7). Erst in einem niichternen, ganzheitlichen Prozess kann eine heilsame Wahl getroffen werden.

Die dritte, letzte Versuchung dreht sich um die Unterscheidung der Geister. Wie argumentiert der Geist der
halben Wahrheit und wie wirkt der Geist Gottes (vgl. Mt 4,8-11). Die guten Engel stehen fiir die Wirkungen
des HI. Geistes. Der bdse Geist hingegen bietet an, wie man mit ihm und gemaR seiner Logik alles erreichen
kann. Wie imperialistisch sind seine Verlockungen fiir jemand, der geistig und geistlich unterwegs ist. Mit dem
Geist der Lige und der halben Wahrheit machen manche in der Welt Karriere. Wie anders ist der Geist der
Anbetung, der in Wahrheit und Klarheit, mit Liebe und Vernunft entscheidet. Wer sich an Gott orientiert und
seine Gebetserfahrungen reflektiert, wird gotteskundig, d.h. ein Theologe im urspriinglichen Sinn des Wortes.



Jesus Christus ist nicht nur der Theologe, sondern ist mit Gott eins (vgl. Joh 10,10b; 14,10-11), so das Zeugnis
des neuen Testamentes.

Mit dem Namen Jesus Christus wird eine menschheitliche Ressource nennbar, die zugleich gottlichen Segen
vermittelt. Die vier hebraischen Buchstaben des Namens Jesus bzw. Jehoschuah (hebr. Jota, Schin, Waw, Ajin)
bedeuten: in Gottes Namen bin ich erwahlt und ein Auge. Der Name Christus bzw. Maschiach (hebr. Mem,
Schin, Jota, Chet) lasst sich deuten: fir das Wasser (der Zeit) erwahlt in Gottes Namen als Zaun. Der Messias
bzw. Christus ist der Gesalbte Gottes in Ewigkeit, der im Fleisch und Blut Jesu erschienen ist. Im Glauben an
ihn entstehen Gemeinden und das Ménchtum.

Wanderménche und Heilige

Das romische Missionssprinzip setzte auf lokale, didzesane und lberdi6zesane Verwaltungsstrukturen. Das
Imperium Romanum und seine Provinzen pragten die Auffassung von sichtbarer Kirche. Das christianisierte
Rom prasentierte sich als das neue Jerusalem am Tiber. Die rémisch-katholische Weltkirche entstand. Die
keltischen Wandermonche hingegen waren bestrebt mit moglichst wenig administrativen und institutionellen
Vorgaben auszukommen. Sie wollten Licht in die dunklen Welten auf den britischen Inseln und dem
europdischen Festland leuchten lassen. Das Evangelium ist attraktiv genug, sodass es zu einer neuen
Vergesellschaftung von Einzelnen, Sippen und Stammen kommen werde, so das Konzept der keltischen
Missionare. Wie Martin Luther predigten sie einerseits das reine Evangelium, andererseits aber wurden sie
wie er oft von ihrer feudalen Umwelt instrumentalisiert. Viele der irisch-schottischen Missionare wirkten nicht
nur in einem begrenzten Territorium, sondern zogen wie die Apostel Jesu Christi hinaus in die weite Welt.
,Cilian (Kilian), Colman und Totnan, um die wichtigsten zu nennen, bekehrten die Ostfranken. Fergal (Vergilius)
aus Aghaboe in Leinster wurde Bischof von Salzburg” (G. Herm, 326).

Martin teilte seinen Offiziersmantel, schenkte die eine Hélfte einem Bettler bei Amiens, die andere Hilfte
musste er an die kaiserliche Kaserne zuriickgeben, da sie ihm nicht gehorte. ,,Zu den ersten die sich in
Frankreich von der Sehnsucht nach einem heiligmaRigen Leben in Einsamkeit und Stille ergreifen lieRen,
gehorte ein Mann, der den kriegerisch klingenden Namen Martinus (abgeleitet von Mars) trug. Tatsachlich
hatte er lange Zeit in Ungarn, seiner Heimat, als Soldat gedient, war dann Christ geworden und Hilarius von
Poitiers, dem bedeutendsten lateinischen Dogmatiker neben Augustinus, ber Italien nach Gallien gefolgt.
Dort zog er sich, wahrscheinlich dem Rat seines mit Ostlichen Praktiken vertrauten geistlichen Vaters
gehorchend, samt einigen Gefdhrten in die Walder an der Loire zuriick und griindete, nahe Tours, die erste
Monchsgemeinschaft des Landes. Die Kirche, so scheint es, hat ihn dabei gewéahren lassen. Im Jahr 370 wurde
Martin Bischof von Tours, heute gilt er als Heiliger” (G. Herms, 316).

Columban der Altere aus dem Geschlecht der Ui Néill von Tara griindete in der Mitte des 6. Jahrhundert n.Chr.
ein geistliches Zentrum auf lona, der Insel vor der Westkiiste Schottlands. Auf dem dortigen Friedhof liegen
die Konige begraben, die bis ins 11. Jahrhundert in Schottland regiert hatten.Mit zwolf Gefdhrten zog
Columban der Jingere von Irland ins Frankenreich. ,,Am Siidwestabhang der Vogesen griindete er die
Monchsgemeinschaft Luxueil und Fontaine, zwei Mutterzellen der spateren benediktinischen Bewegung, dann
zog er weiter in Richtung Schweiz. Am Bodensee wurde sein Gefahrte Gallus krank. Er blieb am Weg zurick
und legte den Grundstein fiir das nach ihm benannte Stift Sankt Gallen, das noch um 800 seinen irischen
Charakter kaum verleugnen konnte. Es war damals ein Hittendorf, Uberragt von zwei freistehenden,
schlanken Rundtirmen. Columban selbst iberquerte die Alpen und schuf in der Lombardei, nahe Pavia, sein
nachstes und letztes Kloster, Bobbio” (G. Herms, 325).

Die spirituellen Erfahrungen der keltischen Mdnche, die in Abgeschiedenheit und Einsamkeit ihren Weg zu
Gott suchten, waren Briider im Geist mit den dgyptischen Wiistenmdnchen, die sich ins Desert zuriickzogen.



Sie desertierten aus der kriegerischen Welt des byzantinischen Reiches. lhr Einfluss auf die ostromische
Reichskirche und die koptische Kirche war betrachtlich, nicht zuletzt deshalb, weil manche von ihnen in die
Welt der Machtigen als Bischofe gerufen wurden. Die meisten aber von ihnen lebten in ihren Kellien.

Die mystische, geistige Welt war die Heimat der Mdonche. Sie lernten die Unterscheidung der Geister und
konnten ohne Zerstreuung beten. Die Einswerdung mit der gottlichen Wirklichkeit war das gemeinsame Ziel
der keltischen und agyptischen Monche. Nicht Veranderung, sondern Veranderung war ihr Thema. Durch den
Geist Gottes, den HI. Geist, den Geist Jesu Christi, lieBen sie sich verwandeln. lhr Leben sollte von Sanftmut,
d.h. von Sammlung und Integration in das Gesamt der erlésten Schopfung bestimmt sein.

Paul Imhof, Handreichung zur Spiritualitéitsvorlesung, Theologische Hochschule Reutlingen, WS 2023.



